
Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 141

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

YAKAPINAR KÖYÜ TAHTACI ALEVİLERİNDE ÖLÜM İLE İLGİLİ 
İNANIŞ VE RİTÜELLER*

Beliefs and Rituals Related to Death among Tahtacı Alevis of  Yakapınar Village

Glaubensvorstellungen und Rituale im Zusammenhang mit dem Tod bei 
den Tahtacı-Aleviten des Dorfes Yakapınar

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU**

Ö
Z

*	 Bu çalışma İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü bünyesinde hazırlanan, 
Tahtacı Alevilerinde inanış ve uygulamaları konu alan “Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde 
İnanış ve Uygulamalar” adlı yüksek lisans tezimizden üretilmiştir.

**	 Doktora Öğrencisi, İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi, s.aydinlioglu@icloud.com, ORCID: 
0000-0002-1947-5247.

Ölüm, insanlık tarihinin başlangıcından beri bireylerin ve toplumların 
karşı koyamadığı doğa olaylarından biri olmuştur. Bu olay, bilimsel açıdan 
dolaşım ve solunum sitemlerinin işlevini kaybetmesi olarak tanımlanırken 
toplumlar tarafından kültürel bir olay olarak görülmektedir. Ölüm, 
biyolojik bir olgu olmanın ötesinde kültürel bir anlam alanına sahiptir ve 
toplumların bu olgu etrafında geliştirdikleri ritüeller aracılığıyla ifade edilir. 
Bazı toplumlarda ölüm, mutlak bir son olarak değil; insan ruhunun yaşanan 
dünyadan ayrılarak sonsuz bir yolculuğa çıktığı, yeni bir varoluş hâlinin 
başlangıcı olarak anlamlandırılmaktadır. Bu karşı koyulamayan doğa olayı 
karşısında toplumlar çaresizdir ve bu çaresizliği gidermek, ölüm ile birlikte 
gelen acı hissini hafifletmek için ölüm çevresinde ritüeller oluşturmuştur. 
Bu ritüellerin başlıca gerçekleştirilme amacı, ölen kişinin “öte dünyaya” 
olan göçünü/yolculuğunu kolaylaştırmak ve ölen kişinin ardında kalan 
bireylerin acısını hafifletmektir.

Ölümün bir son olmadığına dair düşünceyi günümüzde canlı bir şekilde 
yaşatan toplumların başında Tahtacılar gelmektedir. Tahtacılarda ölüm yeni 

mailto:s.aydinlioglu@icloud.com
https://orcid.org/0000-0002-1947-5247


142 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

bir başlangıç kabul edilmesinin yanı sıra öze dönüşün bir temsilidir. Bu kabulün temelinde 
insanı Allah’ın kendi nurundan yarattığı ve öldüğünde tekrar ona yani özüne kavuşacağı 
inancı vardır. Tahtacı toplumunda ölümün aynı zamanda “Hakk’a yürümek” olarak 
tanımlanması ve bu bağlamda ölüm olayından sonra söylenen avutucu sözlerin ölen kişinin 
göçünü/yolculuğunu ifade etmesi Tahtacıların bu inancı günümüzde dahi koruduklarının 
kanıtı niteliğindedir. Öze dönüş inancının yanı sıra insan ruhunun öldükten sonra yeniden 
başka ortamlarda var olacağı inancına da Tahtacı toplumunda rastlanılmakta ayrıca bütün 
bunların yanı sıra Tahtacı toplumunda iki çeşit ölüm tanımlaması yapıldığı bilinmektedir.

Bu makalede, Tahtacıların ölüm olayını tanımlamaları ve bu olay etrafında 
gerçekleştirdiği ritüeller İzmir ilinin Bayındır ilçesinde bulunan üç Tahtacı köyünden biri 
olan Yakapınar köyü örnekleminde nicel araştırma yöntemleri kullanılarak incelenmiştir. 
Ölüm etrafında gerçekleştirilen bu ritüeller eski Türk geleneğindeki ölüm inancı ve 
ritüelleri ile karşılaştırılmalı olarak incelenmiş, ritüellerin günümüzde uygulanma biçimleri 
ve bu ritüellerdeki değişimler açıklanmıştır. Konunun daha iyi anlaşılması ve yapılan 
literatür taramalarında elde edilen bilgiler doğrultusunda çalışmaya konu olan ölüm ile 
ilgili ritüeller; ölüm öncesi, ölüm sırası ve ölüm sonrası olmak üzere üç başlık altında 
açıklanmıştır.

Anahtar Kelimeler: Ritüel, Ölüm, Tahtacı, Alevi, Yakapınar Köyü.



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 143

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

ABSTRACT
Death has been one of  the natural phenomena that individuals and societies have been 

unable to resist since the beginning of  human history. While it is scientifically defined 
as the cessation of  the functions of  the circulatory and respiratory systems, societies 
perceive death primarily as a cultural phenomenon. Beyond its biological dimension, 
death occupies a significant cultural sphere of  meaning and is expressed through the 
rituals that societies have developed around it. In some cultures, death is not understood 
as an absolute end; rather, it is interpreted as the beginning of  a new state of  existence in 
which the human soul departs from the lived world and embarks on an eternal journey. 
In the face of  this inevitable natural event, societies experience a sense of  helplessness 
and have therefore created rituals surrounding death in order to alleviate this helplessness 
and ease the pain brought about by loss. The primary purpose of  these rituals is to 
facilitate the deceased’s migration or journey to the “other world” and to mitigate the 
grief  of  those left behind.

Among the communities that continue to vividly sustain the belief  that death is not 
an end, the Tahtacıs occupy a prominent place. In Tahtacı belief, death is regarded not 
only as a new beginning but also as a representation of  a return to the essence. This 
understanding is grounded in the belief  that human beings were created from God’s 
own light and, upon death, reunite with Him—that is, with their essence. The fact that 
death is defined as “walking toward the Truth” (Hakk’a yürümek) in Tahtacı society, and 
that the consolatory expressions uttered after death symbolically describe the deceased’s 
migration or journey, demonstrates that this belief  continues to be preserved to the 
present day. In addition to the belief  in a return to the essence, the Tahtacı community 
also maintains the belief  that the human soul continues to exist in different realms after 
death; moreover, it is known that two distinct types of  death are recognized within 
Tahtacı belief.

In this article, the Tahtacı community’s interpretations of  death and the rituals 
performed around this phenomenon are examined through the case of  Yakapınar 
Village, one of  the three Tahtacı villages located in the Bayındır district of  İzmir, using 
quantitative research methods. The death-related rituals are analyzed comparatively with 
the death beliefs and rituals of  ancient Turkic tradition, and both their contemporary 
forms of  practice and the changes they have undergone are discussed. In order to provide 
a clearer understanding of  the subject and in light of  the findings of  the literature review, 
the rituals related to death that constitute the focus of  this study are examined under 
three main headings: pre-death, death, and post-death.

Keywords: Ritual, Death, Tahtacı, Alevi, Yakapınar Village.



144 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

ZUSAMMENFASSUNG
Der Tod gehört seit Beginn der Menschheitsgeschichte zu den Naturereignissen, 

denen sich Individuen und Gesellschaften nicht entziehen können. Während er aus 
wissenschaftlicher Sicht als irreversibler Stillstand von Kreislauf  und Atmung definiert 
wird, betrachten menschliche Gesellschaft den Tod zugleich als ein kulturelles Phänomen. 
Als kulturelles Ereignis drückt sich der Tod durch die Rituale aus, die Gesellschaften um 
dieses Phänomen herum entwickelt haben. In einigen Gesellschaften wird der Tod nicht 
als Ende, sondern als Beginn eines neuen Lebens verstanden. Er wird als der Anfang 
der unendlichen Reise der menschlichen Seele nach ihrem Abschied von der irdischen 
Welt beschrieben. Gesellschaften haben Rituale rund um den Tod entwickelt, um die 
Ohnmacht, die dieses unabwendbare Naturereignis auslöst, wie auch den mit dem Tod 
einhergehenden Schmerz zu lindern. Hauptziel dieser Rituale ist es, den Übergang bzw. 
die Reise der verstorbenen Person in die „jenseitige Welt“ zu erleichtern und zugleich den 
Schmerz der Hinterbliebenen zu lindern.

Zu den Gesellschaften, die gegenwärtig die Vorstellung bewahren, dass der Tod 
kein Ende bedeutet, zählen die Tahtacı-Aleviten. Bei den Tahtacı wird der Tod nicht 
nur als ein neuer Anfang, sondern auch als eine Rückkehr zum Ursprung verstanden. 
Dieser Auffassung liegt der Glaube zugrunde, dass der Mensch aus dem göttlichen Licht 
Allahs erschaffen wurde und nach dem Tod wieder zu ihm, also zu seinem Ursprung, 
zurückkehrt. Dass der Tod in der Tahtacı-Gemeinschaft zugleich als „Gang zu Gott“ 
(Hakk’a yürümek) bezeichnet wird und die tröstenden Worte, die im Todesfall geäußert 
werden, Bezug auf  diese Reise des Verstorbenen nehmen, kann als Beleg dafür gelten, 
dass diese Glaubensvorstellungen bis in die Gegenwart fortbestehen. Neben dem 
Glauben an die Rückkehr zum Ursprung findet sich in der Tahtacı-Gemeinschaft auch 
die Vorstellung, dass die menschliche Seele nach dem Tod in anderen Existenzformen 
weiterbesteht. Darüber hinaus unterscheiden die Tahtacı zwischen zwei unterschiedliche 
Arten des Todes.

In diesem Beitrag werden die Definitionen des Todes bei den Tahtacı sowie die in 
diesem Zusammenhang praktizierten Rituale am Beispiel des Dorfes Yakapınar, eines 
von drei Dörfern im Landkreis Bayındır der Provinz Izmir, in dem Tahtacı-Aleviten 
beheimatet sind, unter Anwendung quantitativer Forschungsmethoden untersucht. Die 
um den Tod herum vollzogenen Rituale werden vergleichend mit den Todesvorstellungen 
und -ritualen der alttürkischen Tradition analysiert. Zudem werden ihre heutigen 
Ausprägungen sowie Veränderungen in der Ritualpraxis erläutert. Zu Zwecken der 
verständlichen Darstellung und auf  Grundlage der in dieser Studie vorgenommenen 
Literaturrecherche werden die Todesrituale in drei Phasen gegliedert: Rituale vor dem 
Tod, während des Todes und nach dem Tod.

Schlüsselwörter: Ritual, Tod, Tahtacı, Aleviten, Dorf  Yakapınar. 



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 145

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Giriş

Ölüm, insanlık tarihinin başlangıcından beri toplumların karşı koyamadığı doğa 
olayıdır. Bu doğa olayı insan yaşamında bir geçişi temsil eder. İnsan topluluklarının 
inanış ve törelerinde doğum ve evlenme gibi ölüm de bir geçiş aşamasıdır (Artun, 
2011: 200). İnsan yaşamında görülen bu geçişlerin sonuncusu olarak tanımlanabilecek 
olan ölüm, bireyleri ve toplumları derinden etkiler. İlahi dinler ve inanç gruplarınca 
bir son ya da yeni bir hayatın başlangıcı olarak tanımlanabilen ölüm olayının insanlar 
üzerinde bıraktığı derin acı ve etkileri hafifletebilmek için toplumlar, birtakım 
ritüellere ve törenlere başvurmuş, bunun bir sonucu olarak da her toplumda doğum 
ve evlenmede olduğu gibi ölüm çevresinde de birçok âdet, tören ve ritüeller ortaya 
çıkmıştır. Toplumların sahip olduğu âdet, tören ve ritüeller inançsal yapı ve kültür 
tarafından şekillenmekte, ayrıca bahsi geçen bu âdet, tören ve ritüellerin icraları 
ve içeriklerindeki çeşitlilik yine toplumun sahip olduğu kültür ve inanç yapısından 
kaynaklanmaktadır.

Alevilikte iki tür ölüm anlayışı vardır. Birincisi “ölmeden önce ölmek”, ikincisi 
ise insan yaşamında ölüm olayının gerçekleşmesi yani insan vücudunda bulunan 
organizmaların biyolojik işlevinin son bulmasıdır. Ölmeden önce ölmek, tarikatta 
taliplerin ikrar vermesi yani yola girmesi ile gerçekleşir. Er (1998) Alevilikteki ölmeden 
önce ölmek anlayışını şu şekilde açıklar:

Belli bir yaşa gelen kimse ailesiyle birlikte, dedenin ve toplumun huzurunda kurbanını 
keserek beyaz seccade üzerinde görülüp ölmeden evvel ölmek için kurbanını alıp ceme gider. 
Burada; küs olduğu birisi varsa onunla barışır, alacağı vereceği varsa bunları halleder ki, 
burada sorulan öteki dünyada sorulmasın. Yine o anda yalan söylemeyeceğine, kimseyle 
ilgili kötülük düşünmeyeceğine, komşusu ile iyi geçineceğine, yolunu inkâr etmeyeceğine 
yemin eder. Burada kötü huy ve alışkanlıklardan uzak durmaya söz veren kişi, artık 
ahlaki anlamda arınmayı hedefler. Bu da ancak kişinin ölmeden evvel ölmesiyle mümkün 
olacaktır. Böylece insan, benliğinden arınıp nefsini öldürerek Hakk’a ulaşır (akt. Yıldız, 
2007: 95). 

Alevi inanç sistemine mensup zümrelerden biri olan Tahtacılarda da ölüm, bir 
son değil yeni bir hayatın başlangıcı olarak kabul edilmekle birlikte aynı zamanda 
öze dönüşü ifade etmektedir. İnanca göre Allah, insanı kendi nurundan yaratmıştır; 
bu nedenle insan, ölümle birlikte maddi varoluştan ayrılarak ilahî kaynağına yönelir 
ve özüne yeniden kavuşur. Bu nedenle Tahtacılarda bir ölüm olduğu zaman “Hakk’a 
yürümek” terimi sıklıkla kullanılmaktadır.  Ölüm bir son değil, öze dönüşün temsili 



146 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

ve Hakk ile yeniden bir olmaktır.  Bununla birlikte insan ruhunun, sahip olduğu 
bedenden ayrılarak başka ortamlarda yeniden zuhur edeceği ve ruhun Allah’tan gelip 
tekrar Allah’a dönüleceği böylelikle insan ruhunun bu dünyada sürekli devredeceği 
düşünülmektedir. Ölen kişinin ardından “Devri daim olsun.” gibi avutucu sözlerin 
kullanılması Tahtacılarda devriye1 inancının olduğunun kanıtlar niteliktedir. 

Tahtacılara ait inanış ve uygulamaları günümüzde canlı bir şekilde yaşatan 
yörelerden biri de Yakapınar köyüdür. Yakapınar köyü ile ilgili literatürde bir dizi 
çalışma mevcuttur. Bu çalışmaların bir kısmı akademik seviyede, bir kısmı ise saha 
araştırmaları sırasında karşılaştığımız yayınlanmamış çalışmalardır.2 Yapılan bu 
çalışmalar, köyün ritüel, anlatı, inanış ve uygulama gibi halk bilgisi ürünleri yönünden 
zengin inançsal evreni ve kültürel birikimi göz önünde bulundurulduğunda literatüre 
katkı sunsalar dahi yeterli olmaktan uzaktır. Bu makalenin amacı Yakapınar köyü 
Tahtacılarının ölüm etrafındaki inanış ve ritüelleri inceleyip bir araya getirerek 
literatüre ve halk bilimi alanına katkı sağlamaktır. Bu bağlamda köyde ölüm olayının 
gerçekleşmesi ve çevreye duyurulmasından başlayarak cenazenin defnedilmesine ve 
sonraki bir senelik süreç içerisinde pek çok inanış ve ritüel gerçekleştirilmektedir. 
Çalışmada ölüm etrafında gerçekleştirilen ritüeller ölüm öncesi, ölüm sırası ve ölüm 
sonrası olmak üzere üç başlık altında incelenmiştir. “Ölüm Öncesi” olarak adlandırılan 
bölümde köyde ölümü düşündüren ön belirtiler, ölümden kaçınmak için yapılan 
uygulamalara yer verilmiştir. Makalenin ikinci bölümünü oluşturan “Ölüm Sırası” 
başlıklı bölümde, ölüm olayının duyulmasından başlayarak cenazenin defnedilmesine 
kadar olan süreçte gerçekleştirilen ritüeller ayrıntılı bir şekilde açıklanmıştır. Makalenin 
üçüncü bölümünü ve son bölümü olan “Ölüm Sonrası” başlığı altında ise cenazenin 
defnedilmesinden sonraki bir senelik süreçte gerçekleştirilen uygulama ve ritüellere 
yer verilmiştir. 

1. Ölüm Öncesi

1.1. Ölümü Düşündüren Ön Belirtiler

Ölüm korkusunun bilinçdışında yarattığı tedirginlik, halk düşüncesinde olağan 
dışı davranışların, nesnelerin farklı biçimlerde kullanımının, meteorolojik olayların, 
hayvanların hareket ve seslerinin, düşlerde görülen imgelerin ve hastada gözlemlenen 

1	 Tahtacılarda devir inancı hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Çıblak Coşkun, 2005; Selçuk, 2008.
2 	 Yakapınar köyü hakkında daha önce yapılan çalışmalar için bk. Güçlü, 2013; Merdan, 2014; 

Biçici ve Çetin, 2016. Ayrıca saha araştırmaları sırasında elde edilen Nejat Çetin’in “Yakapınar 
(Uladı) Üzerine Bir Araştırma” adlı yayımlanmamış çalışması vardır.



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 147

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

psikolojik ya da fizyolojik değişimlerin ölümün yaklaşmasına işaret eden göstergeler 
olarak yorumlanmasına yol açmaktadır (Örnek, 2016: 286). Yakapınar köyünde de 
benzer biçimde, belirli bedensel ve ruhsal belirtiler ile hayvan davranışları ve doğa 
olayları ölümün habercisi olarak anlamlandırılmaktadır. Fizyolojik belirtiler olarak 
ölüm döşeğinde olan kişinin yeme içmeden kesilmesi, göz bebeklerinin sararması; 
psikolojik belirtiler olarak bu dünya ile değil diğer dünya ile iletişime geçmesi, 
halüsinasyon görmesi gösterilmiştir (KK 1, KK 2, KK 3). Ölüm olayının belirtilerinden 
biri de hayvanlardır. Baykuş uğursuz bir hayvan olarak bilinmekte ve eğer baykuş 
bir evin çatısında ötüyorsa o evde ölüm olacağına inanılmaktadır. “Evine baykuş 
tünesin.” gibi beddualarda bunun bir etkisidir. Ayrıca horozların vakitsiz bir zamanda 
ötmesi, çakalların mezarlıkta uluması da ölümün habercisi olarak kabul edilir. Doğa 
olaylarında ise yıldız kayması, şiddetli derecede rüzgâr esmesi yine ölümün habercisi 
sayılmaktadır (KK 1, KK 2, KK 3, KK 9, KK KK 10, KK 13, KK 15). Bununla 
birlikte bazı rüyalar ölümün habercisi olarak kabul edilir. Bir kişi rüyasında dişlerinin 
döküldüğünü görürse bu hayra yorulmaz. Alt dişler hane içinden, üst dişler de hane 
dışından bir ölümün olacağının habercisi sayılmaktadır. Bununla birlikte eğer rüyada 
ölen bir kişi görülmüşse ölümün habercisi sayılabilmekte ve ölümü engellemek için o 
kişinin mezarına bir sopa dikilmektedir (KK 7).

1.2. Kaçınmalar

Halk kültüründe, ölüm olgusunun yaklaşmasını engellemek ya da etkisini 
azaltmak amacıyla belirli uygulamaların yerine getirilmesine ve bazı davranışlardan 
kaçınılmasına önem verilmektedir. Bu pratiklerin ihmal edilmesi durumunda ise 
ölümün gerçekleşeceğine dair bir inanç söz konusudur (Çıblak Coşkun, 2005: 194). 
Yakapınar köyünde ölüm olayının bir daha yaşanmaması için birtakım kaçınmalar 
mevcuttur. Bu kaçınmalar hem eşyalar, düşler, fiziki ve psikolojik değişimler 
çevresinde hem de gerçekleşen ölümün ardından başka bir ölümün olmaması için 
uygulanmaktadır. Ölümden kaçınmak ve bir cenazenin ardından başka bir cenaze 
olmaması için cenaze defnedildikten sonra küreği ve çapayı kullanan ilk kişi defin 
işlemi tamamlandıktan sonra küreğin ve çapanın üstünü kazır (KK 10). Bunun yanı 
sıra hava karardıktan sonra acı tadı olmasından dolayı eve soğan ve sarımsak alınmaz, 
hava karardıktan sonra eve alınmasıyla acı getireceğine inanılmaktadır. Soğan ve 
sarımsağın yanı sıra yine acı getireceği inancından dolayı hava karardıktan sonra eve 
sabun alınmamaktadır. Ölüm olayının gerçekleşmesinden sonra cenazeyi yıkamak 
için kullanılan sabun bir daha kullanılmaması için cenazeyle birlikte gömülür. Ayrıca 



148 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

bir daha acı yaşamamak için tabutun içine koyulmak üzere hazırlanan yatağı dikmek 
için kullanılan iğne kırılarak atılır. 

2. Ölüm sırası

2.1. Ölüm Olayının Duyulması

Ölümün gerçekleştiği haberinin yayılması, çoğu zaman geride kalanların 
ağlamaları aracılığıyla olur. Bu durumu öğrenen komşular ise ölü evinde bir araya 
gelerek, yas sürecindeki yakınların acısını paylaşır; onları teselli etmeye ve ölümle ilgili 
ilk düzenlemelerin yapılmasına destek olurlar (Örnek, 2016: 292). Köyde ölüm olayı 
gerçekleştiği vakit, ölen kişinin yakınları öncelikle haber verilmesi gereken kişilere 
haber verir. Bu kişiler; varsa uzakta olan çocukları, yakın akrabaları ve cenazeyi 
hazırlayıp defnedecek olanlardır. Ölüm gerçekleştikten sonra bu kişiler yoluyla diğer 
köylüler de ölümden haberdar olmaktadır. Bunun yanı sıra eğer ölen kişi erken bir 
vakit öldüyse ve aynı gün defnedilecekse tüm köy halkının duyması için muhtarlıktan 
anons edilmektedir. Ancak ölüm akşam saatlerinde olduysa ve cenaze ertesi gün 
defnedilecekse muhtarlıktan anons defnedileceği gün, sabah erken saatlerde 
yapılmaktadır. Son birkaç yıldır ise muhtarlığın anonsunun yanı sıra sosyal medyadan 
da paylaşımlar yapılmakta ve ölüm olayı daha hızlı duyulmaktadır. 

Tahtacı topluluklarında, toprağın mühürlenmesi inancıyla bağlantılı olarak defin 
işleminin gün batımından önce gerçekleştirilmesine özen gösterilmektedir. Ölümün 
akşam saatlerine denk gelmesi durumunda ise cenazenin hazırlanması ve defnedilmesi 
ertesi güne bırakılmakta, ölü sabaha kadar bekletilmektedir (Selçuk, 2008: 268). Ölen 
kişinin sabaha kadar başında beklenilmesine Yakapınar’da “ölünün sabahlaması” 
denir. Eğer cenaze sabahlayacaksa evin içinde müsait bir oda hazırlanır. Odanın 
ortasına yatak serilir, üzerine halı serilir halının üstüne cenaze konulur ve cenazenin 
üstü örtülür, şişmemesi için de cenazenin üstüne bıçak koyulmaktadır. Ayak ucuna 
defnedilirken giyeceği kıyafetleri konulur ve sabaha kadar başında ağıt yakılır (KK 7, 
KK 9). Saha araştırması sırasında geçmiş yıllarda musahipli bireylerin cenazelerinde 
tıpkı cemlerde olduğu gibi delil uyandırıldığı, cenazenin başında sazandarlar tarafından 
ölüm nefesleri söylendiği, ölüm nefeslerinin bitiminde delilin sırlandığı aktarılmıştır.3 
Aşağıda verilen nefes örnekleri de Tahtacılarda cenazenin başında okunan ölüm 
nefeslerine örnektir:4

3	 Alevi inanç sisteminde delil ve delil hizmeti hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Ersal, 2016.
4	 Sazandar İsmail Gacar ile yapılan görüşmelerde kayıt altına alınmıştır.



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 149

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

(1)
Elime dolarlar kefin bezimi
Doyup usanamadığım yalan dünya kalıyor

Bir vakitte bey idim başıma
Gider gelirdim kendi işime
Tedarikler görürdüm kendi başıma
Çürüyesi toprak gözüme doluyor

Karşıdan gelen altı atlı
Altısı da yaman birbirinden fırgatlı
Diyorlar da yalan dünya çok tatlı
Tadına doyamadığım yalan dünya kalıyor

Yalan dünya benim yurdum mekanım
Günden güne artıyor ahım figanım
Ben de bu dünyada ölünmez sanırdım
Çürüyesi toprak göğüsüme doluyor

Pir Sultan Abdalım dünyalar yıkılır
Taşı toprağı üstümüze dökülür
Yalan dünyada başa gelen çekilir
Çürüyesi toprak gözüme doluyor

(2)
Gaibte kandilde sır idim
Atanın belinden sızdırdın felek
Ağca murakıblara5benzer iken
Al kızıl kanlara dönderdin felek

Atamdan sızdım anama indim
Ol muhabbette kızıl kan oldum 
Dokuz aylık yoldan seferden geldim
Anamın sütüne kandırdın felek

5	 Mürekkep



150 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Anamdan doğdum elendim
Elendim de tuzlu çapıtlara6 belendim
Dokuz aylık yoldan seferden geldim
Anamın sesine kandırdın felek

On beşinden yirmisine yol oldum
Otuzunda dört bir tarafımda göl oldum
Kırk yaşında boz bulanık sel oldum
Böyle bir mevsime dönderdin felek

Ellisinde yaşım yarıyı geçti
Atmışında yollarım yokuşlara düştü
Yetmişinde tepkilerim hepten şaştı
Öğüttün de ömrümü un ettin felek
Sekseninde seyirsen de yetemen

Doksanında otursan da kalkaman
Yüz yaşında kavrasan da tutaman
Çürüttün ömrümü hiç ettin felek
Yandırdın Şah Hatayim yandırdın

Verdin ecel şerbetini de beni kandırdın
Durmadın azraili de üstüme gönderdin
Dünyaya gelmemişe dönderdin felek 

Günümüzde cenazeler artık evlerde sabahlatılmamakta; defin işleminin ertesi güne 
kalması hâlinde cenaze morglara götürülmektedir. Bunun yanı sıra köyde mürebbi 
bulunmaması ve musahipli bireyler olmasına rağmen bu hizmeti üstlenmemeleri 
nedeniyle cenazenin başında delil uyandırma hizmeti yerine getirilmemekte, ölüm 
nefesleri de okunmamaktadır.

2.2. Ölümden Hemen Sonra Yapılan İşlemler

Yakapınar’da ölüm olayı gerçekleştiğinde yapılan ilk iş, ölen kişinin yakınlarına 
haber vermektir. Bu sırada cenaze evinde bulunan kadınlar ölen kişinin çenesini ve 
ayaklarını bağlarlar. Bu eyleme “çene çatmak” denmektedir. Çene çatmak toplum 

6	 Çapıt: Bez parçası.



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 151

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

arasında “çenen çatılsın” şeklinde beddua olarak da kullanılmaktadır. Ölen kişinin 
çenesi çatıldıktan sonra ayak baş parmakları da bağlanır ve doktor beklenilir. Bu sırada 
cenaze sahibi tarafından ölüm bohçası açılır. Bir yandan da orada bulunan kadınlar 
tabuta konulması için yatak ve yastık hazırlamaktadır. Yatak ve yastık elde dikilmekte 
ve içine yün katılmaktadır. Bu işlem tamamlandıktan sonra yatak ve yastığı diken 
kadın, dikiş sırasında kullandığı iğneyi kırar. Bu bir daha ölüm olmaması ve aynı evden 
bir daha cenaze yatağı dikilmemesi amacıyla yapılmaktadır. Ardından hazırlanan yatak 
ve yastık erkeklerin getirdiği tabutun içine yerleştirilir. 

Kadın ve erkeğin ölüm bohçaları belirli bir yaşa geldikten sonra hazır olur. Eğer 
ölüm ani bir şekilde gerçekleştiyse ölüm bohçası o gün hazırlanır. Kadının ölüm 
bohçasının içinde baş bağlama günü giydiği değresi, kadifesi, ulaması olur. Erkeğin ölüm 
bohçasında ise öznede giydiği beyaz gömlek ve pantolonu vardır (KK 1, KK 9, KK 
13)7. Ölüm bohçasının yanı sıra cenazenin sarılması için battaniye, kefenlik kumaş 
ve cenazenin taşınması için “golan” adını verdikleri el örmesi ip bulunur. Bunlar, 
hasta ağırlaşmaya başladığı yani öleceği düşünüldüğü zaman hazırlanmakta, eğer ani 
bir ölüm olduysa o gün temin edilmektedir. Ölümden hemen sonra yapılan işlemler 
hakkında kaynak kişimizden aldığımız bilgiler şu şekildedir:

Cenaze sabahlayacaksa sabaha kadar otururlar ölüyü ellemezler. Sonra boyuna üç kere 
ip ölçerler, ipi koparıp üstüne atarlar. Sonra üstüne bir sabun ve bıçak koyarlar. O sabun 
çimdirmeye (yıkamaya), bıçak da ölünün karnı şişmesin diye korlar. Kadınsa ellerine de 
kına vururlar çünkü gözünü yumdu artık toprağa gurban gidiyor. Geline kına vuruluyor, 
vardığı yere gurban gidiyor çünkü orada ölecek, ölünce de toprağa gurban gidiyor diye illa 
garılara kına vurulur. Çimdirekene kınayı yurlar 8 (KK 13). 

Bu süreçte erkekler mezarın hazırlığı ve tabut ile ilgilenirler. Cenaze sahibi olan 
erkeklerin bir kısmı mezarlığa giderek mezarı kazar, diğer bir kısmı da cenazenin 
defnedileceği tabutu bir diğer adıyla “sal ağacını”nın yapımıyla ilgilenirler. 

7	 Değre, düğünün ertesi günü kadınlar tarafından gerçekleştirilen baş bağlama ritüelinde yeni 
geline giydirilen kıyafetin adıdır. Özne ise düğün günü akşam gerçekleştirilen bir nevi dini 
nikahın yani dede nikahının yapıldığı törenlerdir. Bu törende damadın giydiği kıyafet özne 
kıyafeti olarak adlandırılmaktadır. Yakapınar köyünde gerçekleştirilen özne, baş bağlama 
ritüeli ve değre hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Aydınlıoğlu, 2024.

8	 Yumak: yıkamak



152 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  1. Yatağın hazırlanması

Fotoğraf  2. Yatağın dikilmesi



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 153

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  3. Ölüm bohçasında bulunan değre

2.2.1. Ölünün Yıkanması

Ölüm hastanede gerçekleşmediği müddetçe Yakapınar köyünde cenazeler evin 
bahçesinde yıkanmaktadır. Dış mekânda kapalı bir alan bulunmadığı durumlarda, 
uygun bir yer belirlenir; çevresi çarşaflarla çevrilerek yıkama işlemi bu alanda 
gerçekleştirilir. Köyde kadın cenazelerini kadınlar, erkek cenazelerini de erkekler 
yıkamaktadır. 

Cenaze evde yıkanacaksa öncelikle kazana su konulur ve ateş yakılarak su ısıtılır. 
Su kaynatılırken içine defne yaprağı atılır. Bu sırada cenaze erkekler tarafından yıkama 
işlemi yapılacak yere götürülür. Cenazenin yıkanacağı yere “yunaklık yer” denir. 
Cenaze yıkanmaya başlamadan önce ilk olarak mahrem yerleri yedi katlı bez yapılarak 
kapatılır (KK 3). Bunun ardından saç, sakal ve diğer temizlikleri yapılmaktadır. 
Cenaze erkek ise sakalları temizlenir ancak bıyığına dokunulmaz bunun nedeni ise 
bıyığın “erkeğin nişanı” olarak düşünülmesinden kaynaklanmaktadır. Cenazenin 
temizleme işlemi tamamlandıktan sonra ısıtılan su, bir kovaya aktarılır. Ardından 
cenazeler yıkanırken olmazsa olmaz su kabakları hazırlanır. Evinde su kabağı bulunan 
kişi ya da cenaze sahibi kabağın içini oyarak onu bir tas haline getirir. Yıkama işlemi 



154 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

başladığında cenazenin başından başlayarak ayak ucuna kadar önce üç kabak su 
dökülür. Ardından köy sabunu ile cenazenin bütün vücudu yıkanır. Yıkama işlemi 
tamamlandıktan sonra helalleşmek isteyen yakınları sırayla içeri girerek birer kabak 
su dökerler. Ardından cenaze giydirilmek ve define hazır hale getirmek üzere yıkama 
işleminin yapıldığı alandan alınır (KK 1, KK 3, KK 9, KK 13). 

Cenaze, yıkama alanından alındıktan sonra orada bulunan bir kişi öncelikle cenaze 
yıkanırken kullanılan su kabağı mezarın başına konulmak üzere tabutun içine yerleştirir. 
Yıkama işleminde kullanılan sabun, havlu gibi malzemeler de tekrar kullanılmaması 
için atılır. Su kaynatılan kazan ters çevrilir, ocağın külü süpürülmez. Cenazenin 
yıkandığı yerde ölen kişinin ruhunun dolaştığına inanıldığı için orada üç gün boyunca 
gaz lambası ya da çıra yakılır. Bu ışık üç gün söndürülmeden yakılmaktadır. 

Fotoğraf  4. Cenazeyi yıkamak için 
hazırlanan su

Fotoğraf  5. Cenazenin yıkandığı yerde 
yakılan gaz lambası

2.2.2. Ölünün Giydirilmesi

Cenazenin giydirilmesi için hazırlanan yere cenaze getirilir. Öncelikle en alta 
battaniye serilir. Kaynak kişilerle yapılan görüşmelerde daha önceki yıllarda battaniye 
yerine ölüyü sarmak için halı serildiği belirtilmiştir. Battaniyenin serilmesinin ardından 
sırayla battaniyenin üstüne kefeni serilir, kefenin üstüne de kadın ise değresi, erkek 



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 155

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

ise özne kıyafetleri serilir. Bu hazırlıklar yapılırken cenazenin üstü temiz bir çarşafla 
kapatılır ve hazırlıklar tamamlandıktan sonra cenaze kefenin üstüne alınır. Tıpkı 
yıkama işleminde olduğu gibi kadın cenazesini kadınlar, erkek cenazesini erkekler 
giydirmektedir. İlk olarak kefenden ayrı olan “iç gömlek” adı verilen ve yakası bıçakla 
kesilmiş olan kumaş başından giydirilir. Cenaze kadın ise tıpkı gelin olduğunda giydiği 
gibi değresi giydirilmekte ve başı bağlanmakta, kadifesi de tabuta serilmektedir. Kadın 
cenazesinin başına yağlık, gırap bağlanır ve çiçekle süslenir. Eğer cenaze erkek ise 
düğün gecesi özne töreninde giydiği özne kıyafetleri giydirilir. Eğer ölen kişi genç kız 
ise kızlık değresi giydirilerek başına sümbül yağlık bağlanır (KK 1). Son olarak kefene 
ve ardından battaniyeye sarılarak cenaze teslim edilir (KK1, KK 3, KK 13). 

Bir yandan cenaze hazırlanırken bir yandan da cenazenin yerleştirileceği tabut 
hazırlanmaktadır. Yakapınar’da tabutlar özel olarak yaptırılmakta ve içine yatak, yastık 
ve çarşaf  serilmektedir. Tabutun içine yerleştirilecek olan eşyaların hazırlanması da 
yine orada bulunan kadınlar tarafından yapılmaktadır. Tabutun içine öncelikle “çul” 
olarak adlandırılan halı serilmektedir. Ardından hazırlanan yatak ve çarşaf  serilir. 
Tabut hazırlanıp cenaze giydirildikten sonra orada bulunan erkekler tarafından cenaze 
alınır, tabutun içine yerleştirilir ve ardından mezarlığa götürülmesi için yine erkekler 
tarafından traktöre taşınır.

Fotoğraf  6. Üstü kefenle örtülmüş cenaze



156 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  7. Cenazenin giydirileceği yerin hazırlanması

Fotoğraf  8. Erkek cenazesi için hazırlanan özne kıyafetleri



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 157

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  9. Cenazenin bağlanacağı golan (kolan) adı verilen örme kuşak

Fotoğraf  10. Tabutun içine yatağın yerleştirilmesi



158 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  11. Kadın cenazesi

Fotoğraf  12. Tabutun içine yerleştirilmiş cenaze



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 159

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  13. Defnedilmek üzere hazırlanan erkek cenazesi

2.3. Cenazenin Mezarlığa Götürülmesi

Köyde cenazeler mezarlığa traktörler ile taşınmaktadır. Cenazeyi teslim alan 
erkekler tabutu traktörün kasasına yerleştirmeden önce kasaya hasır serer ve ardından 
tabutu hasırın üstüne yerleştirirler. Bu sırada orada bulunan bir kadın, traktörün önüne 
poşetlenmiş bir şekilde ekmek asar. Asılan bu ekmek ölen kişinin son lokmasıdır. Bu 
ekmek, cenazenin defnedilmesinden sonra bir kenara bırakılır (KK 1, KK 10, KK 
17). Cenaze sahipleri de sırayla tabutun etrafına oturur. Eğer ölen kişi bir kaza sonucu 
ölmediyse mezarlığa gidinceye kadar yüzü muhakkak açılır. Mezarlığa gidinceye kadar 
yakınları ağıt yakar. Köyde eğer genç cenazesi olduysa ölen gencin arkadaşları bir 
sırığın ucuna tütbent veya krep kumaş bağlar. Traktör mezarlığa giderken de en önde 
resmi, arkasında bayrak ve onun arkasında da ellerine sırık bulunan gençler olur. 
Düğünlerde nasıl ki bayrak düğün alayının önünde gidiyorsa genç cenazesi olduğunda 
da bayrak önde gider. Cenaze, mezarlığa düğün yapılıyor gibi götürülür. Cenazenin 
defnedilmesinin ardından sırıkların ucuna bağlanmış krep kumaşlar mezarının üstüne 
asılır (KK 1, KK 2, KK 3, KK 10, KK 13).



160 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  14. Cenaze evden çıkarılırken

Fotoğraf  15. Cenazenin traktöre yerleştirilmesi



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 161

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  16. Mezarlıkta cenazenin başında ağıt yakan kadınlar

2.2.4. Cenazenin Defnedilmesi

Cenaze mezarlığa getirildikten sonra defnedileceği mezar hazırlanıncaya kadar 
müsait bir alana hasır serilir, hasırın üstüne tabutun kapağı koyulur, kapağın üstüne 
cenaze yatırılır. Cenazenin yüzü açılır ve bir eli dışarı çıkarılır. Bu sırada cenaze sahibi 
kadınlar başına toplanır ve ağıt9 yakarlar, erkekler de mezarın hazırlanması ile ilgilenir. 
Ölen kişinin mezar derinliği boyuna bir ip tutarak ölçülür. Eğer ölen kişi kadın ise 
göğüs, erkek ise göbek hizasına kadar olan derinlikte mezar kazılır. Ardından tabutun 
sığacağı şekilde mezarın içi tuğlalarla örülür, tabut mezarın içine yerleştirilir. Mezar 
hazır olduktan sonra sırasıyla cenaze sahipleri, cenazenin elini öperek helalleşir. 
Helalleşme bittikten sonra erkekler cenazeyi tabutun kapağı ile birlikte alarak mezarın 
içine yerleştirilmiş halde bulunan tabutun içine yerleştirir, tabutun yüzü kıbleye 
çevrilir. Tabutun kapağı kapatılmadan sevdiği eşyaları tabutun içine yerleştirilir ve 
yüzüne bir avuç toprak atılır. Bu “gözünü toprak doyursun” anlamında yapılmaktadır 
(KK 9). Daha sonra tabutun kapağı kapatılır. Tabutun kapağının üstüne “gayrak” 
olarak adlandırılan büyük kaya parçaları koyulur. Tabutun üstüne taş konulması, 
geçmişte mezarın hayvanlar tarafından açılmasını engellemek için yapılmaktadır 

9	 Cenazenin başında ağıt yakma İslamiyet öncesi Türklerde de görülmektedir. Ağıt yakmanın 
amacı ölüm karşısında duyulan üzüntüyü ve acıyı dile getirmektir. Yakapınar köyünde ağıtların 
içerikleri ölen kişinin hayatı ile ilgilidir. Bu dünyada yaptığı iyilikleri, yaşadığı olayları, iyi anıları 
ağıt şeklinde kadınlar tarafından söylenir. İslamiyet öncesi Türk kültüründe ölüm hakkında 
ayrıntılı bilgi için bk. Çoruhlu, 2004; Onay, 2013; Örnek, 2018; Sayın Askan, 2022.



162 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

ancak günümüzde de bu uygulama devam etmektedir. Gayrak taşlarının konulmasının 
ardından hazırlanan çimento, kovalarla imece usulü taşınarak tabutun üstüne dökülür. 
Bütün bu işlemlerin tamamlanmasının ardından sıra mezarın üstüne toprak atmaya 
gelir. Mezarı kazarken ilk çapayı vuran kişi ilk toprağı atar, ardından orada bulunan 
kişiler sırayla mezarın üstüne toprak atarlar ve mezar tamamen toprakla kapatılır. Bir 
baş ucuna bir de ayak ucuna hece taşları dikilir. Baş ucundaki hece taşında adı soyadı ve 
ölüm tarihi yazılır. Hece taşlarından sonra mezarın üstü mersin yaprakları ile kapatılır. 
Mersin, kokusu olan bir bitkidir ve bu kokuya börtü böcek gelmeyeceği düşünülür. 
Bu nedenle mezarın üstü mersinle kapatıldıktan sonra bir de baş ucuna bir kova 
ile mersin konulur. Cenazeyi yıkarken kullanılan su kabağının da mezarın baş ucuna 
konulmasının ardından mezarı kazmak için kullanılan kürek ve çapanın ucu “tahtanın 
hakkı kalmasın diye” (KK 7, KK 9) kazılır. Bütün bu işlemlerin tamamlanmasının 
ardından orada bulunan kişiler cenaze sahiplerine baş sağlığı dileyerek mezarlıktan 
ayrılır. 

Cenaze defnedildikten sonra cenazeye katılanlar mezarlık dönüşünde cenaze 
evine uğrarlar. Cenazenin, yıkama sırasında ağzına su kaçmış olabileceği düşüncesiyle 
“ağzının suyuyla gitmemesi” inancına bağlı olarak, defin öncesinde cenaze evinde 
hazırlanan ekmek üstü helva dağıtılmaktadır (KK 1, KK 7, KK 9).  Ayrıca ölen kişi 
eğer musahipli ise cenaze defnedildikten sonra Cebrail (horoz) kurbanı kesilir.10 
Cenazenin defnedilmesinin ardından Cebrail kurbanının kesilmesinin gerekçesi, ölen 
kişinin ikrar vererek yola girdiği ve inanç halkasına dâhil olduğu anda, yani “ölmeden 
önce ölme” anlayışı çerçevesinde, yolculuğu boyunca kendisine rehberlik etmesi 
amacıyla Cebrail’in kurban edilmesine dayanmaktadır. Nasıl ki bir kişi ikrar verip yola 
girdiğinde yolda kendisine rehber olması için Cebrail kurban ediyorsa öldükten sonra 
da bu dünya ile diğer dünya arasındaki geçitte kendisine rehber olması için Cebrail 
kurbanı kesilir.

10	 Alevi inanç sisteminde ve Tahtacılarda ikrar alma ve Cebrail kurbanı hakkında ayrıca bk. Eröz, 
1977; Yetişen, 1986; Yörükan, 1998; Çıblak Coşkun, 2005; Selçuk, 2008; Ersal, 2016; Akın, 
2020; Aydınlıoğlu, 2024.



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 163

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  17. Mezarın kazılması için kullanılan kazma ve kürekler

Fotoğraf  18. Mezar için kullanılacak olan çimentonun hazırlanması



164 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  19. Mezarın içine yerleştirilmiş tabut

Fotoğraf  20. Üstü mersin ile örtülü mezar



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 165

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  21. Cenazeyi yıkamakta kullanılan su kabağı 

3. Ölüm Sonrası 

3.1. Yas, Yas Süresi ve Yas Giyimi

Alois’ e (akt. Örnek, 2016: 307) göre yas, toplum tarafından bizim için “önemli” 
olarak tanımlanmış insanların ve yakınlarımızdan birinin kaybıyla duyulan acı ve 
üzüntüyü toplumsal kalıplar içerisinde ifade etmektir. Yakapınar köyünde yas, ölüm 
gerçekleştiği anda başlar. Ölümün hemen ardından yaslı olan kişiler gerek kıyafetleri 
gerekse de duruşları bakımından yaslı olduğunu belli etmektedir. Yas giyimi için kesin 
kurallar olmamakla birlikte köyde yas giyimi genellikle kadınlar tarafından uygulanır. 
Cenaze sahipleri ölüm olayının gerçekleşmesinin ardından giyim kuşamına dikkat 
eder, cenaze sahibi kadınlar başlarına tülbent takar, renkli veya yasa uygun olmayan 
kıyafetlerini değiştirerek yasa uygun olan kıyafetleri giymektedir. Yaslı olan kadın 
siyah şalvar ve koyu renkli tişört veya kazak giymekte, başına siyah ya da buna benzer 
koyu renkli veya beyaz tülbent bağlamaktadır. Eğer ölen kişi kadının eşi, çocuğu ya da 
torunu ise bu giyim, kadın ölünceye kadar devam etmektedir. Diğer durumlarda yas 
giyimi, ölen kişinin kırkıncı günü son bulmaktadır. Erkek cenaze sahipleri için kılık 
kıyafette bir değişiklik olmamakla birlikte yine gösterişli kıyafetlerden kaçınmakta, 



166 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

yaslı olan erkek kırk gün boyunca sakal tıraşı olmamaktadır. Daha önceki yıllarda 
yas sürecinde giyim kuşamda daha ağır şartların olduğunu kaynak kişilerimiz 
belirtmişlerdir. Yas boyunca kırk gün boyunca yeni kıyafetler giyilmemekte, sabun 
kullanılmamakta ve hatta banyo dahi yapılmadığı belirtilmiştir (KK 1, KK 7, KK 8, 
KK 9, KK 14, KK 15). Ancak günümüzde yas, bu ağır koşullarda tutulmamakta yeni 
kıyafet giyilmese dahi banyo yapılmakta kişiler öz bakımına dikkat etmektedir. Yas 
giyimi sadece yaslı olan ailelerce değil diğer köy sakinleri tarafından da dikkat edilen 
bir husustur. Yaslı olan kişilere verilen düğün aviyetlerine dikkat edilir. Özellikle yaşlı 
ve dul kadınlara aviyet verilecekse koyu renkli şalvar kumaşları ve beyaz tülbentler 
tercih edilmekte bu da kişilerin yasa olan saygısını göstermektedir.

Yasın belirli bir süresi olmamakla beraber genel olarak yas, bir yıl tutulmaktadır. 
Ancak kırk gün boyunca yas muhakkak tutulur. Yaslı olan kişi herhangi bir eğlenceye 
katılmaz, evde radyo ve televizyon açılmaz, aynaya bakılmaz, aynanın üstü bir örtü 
ile kapatılır. Hatta eğer iki ölüm arka arkaya gerçekleştiyse “yas, yas üstüne gidilmez” 
inancıyla başka bir cenazeye de katılmaz (KK 1, KK 2, KK 9). Köyde yas süresi 
genel olarak bir yıl tutulsa dahi daha uzun süre yaslı olanlar da mevcuttur. Uzun 
süre yas tutan kişiler genellikle yaşlı kadınlardır. Kocası, çocuğu ya da torunu vefat 
etmiş olan yaşlı kadınlar ölünceye kadar renkli giyinmemekte sadece beyaz keten 
denilen kumaşlardan dikilen örtüleri takmakta, üzerinde dikkat çeken herhangi bir 
obje taşımamaktadır. Bununla birlikte altın, gümüş gibi ziynet eşyaları kullanmaktan 
kaçınır ve ayrıca herhangi bir eğlenceye katılmamakta ve düğünlerde oynamamaktadır. 

3.2. Belirli Günler 

Yas sürecinde cenaze sahiplerinin dikkat ettiği belirli günler vardır ve bu belirli 
günlerde ölen kişi için yemekler verilmekte bununla birlikte ölen kişi anılmaktadır. 
Bu belirli günler üçüncü gün, yedinci gün, kırkıncı gün, yıl dönümü ve her cuma 
akşamıdır.

3.2.1. Üçü

Cenazenin öldüğü gün değil, defnedildiği gün birinci gün sayılır. Defnedildiği 
günden itibaren üçüncü gün cenaze sahipleri ekonomik durumlarına göre yemek 
yapar. Yemek yapmayan kişiler ya tavuklu pilav yapar ya da lokma döker. O gün baş 
sağlığına gelenlere, yoldan geçenlere ölen kişinin canı için dağıtır. 



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 167

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

3.2.2. Yedisi

Yedinci gün de tıpkı üçüncü günde olduğu gibi cenaze evinde, cenaze sahiplerinin 
ekonomik durumuna göre yemekler yapılmaktadır. Eğer cenaze sahibi üçüncü gün 
lokma döktüyse yedinci gün muhakkak yemek vermeye çalışır. Eğer yemek verecek 
durumu yoksa tavuklu pilav, pide ve ayran dağıtmaktadır. Yapılacak olan hayırları, 
cenaze sahibinin ekonomik durumu belirler.

3.2.3. Kırkı

Kırkıncı gün yasın bittiği gündür. Ölen kişinin kırkı çıkmış olur. Kadınların kırk 
hayır yemeği kırkıncı günden bir gün önce yapılırken erkeklerin eksik yapılmaz, kırkıncı 
günü yapılmaktadır. Bunun nedeni kadınların “eksik etek” olarak görülmesinden 
kaynaklanmaktadır. 

Cenaze sahipleri kırkıncı gün ekonomik durumu ne olursa olsun yemek 
hazırlamaktadır. Tavuklu pilav ya da lokma yapılmaz. Keşkek, nohut yemeği, pilav, 
cacık ya da salata, çorba yapılır. Kırk hayır yemeği yapılacağı günden bir gün önce 
hayır sahibi, ertesi gün kırk hayrı yapacağına dair anons yaptırmakta, böylelikle 
herkesi davet etmektedir. Yine aynı gün akşam yemek için hazırlıklar başlar. Yemek 
yapacak olan aşçı ya da hısım akraba eğer hayır cemevinde yapılacaksa cemevine; 
cenaze evinde yapılacaksa cenaze evine gelerek hazırlıklara yardımcı olur. Kırk hayrı 
için genellikle koyun kurban edilmektedir. Koyunun tığlama işlemi erkekler tarafından 
yapılır. Daha sonra orada bulunan herkes etlerin yemeklere göre ayrılmasında yardımcı 
olur. Bir yandan da yardıma gelen kadınlar salata malzemelerini hazırlar, keşkek için 
gerekli hazırlıklara yardım eder. Burada amaç, cenaze sahibine yardım ederek onun 
bir iş yapmamasını sağlamaktır. Yemek hazırlıklıları sabaha kadar devam eder. Sabah 
olduğunda yemekler pişmiş olur. Hazırlıklar tamamlandıktan sonra cenaze sahibi olan 
erkeklerden biri köy kahvelerine giderek orada bulunan diğer erkekleri davet eder. 
Yemekleri önce erkekler yemektedir. Gelen erkeklere, erkekler hizmet ederken kadın 
misafirlere cenaze sahibinin akrabası ya da yakını olan kadınlar hizmet etmektedir. 
Erkekler yemek yedikten sonra kadınlar gelir. Yemeklerin yenmesinin ardından 
cenaze sahibi ve yakınları etrafı toparlar. Bütün işler bittikten sonra cenaze sahibi 
çay demler ve “selemet (selâmet) çayı” içerler. Selâmet çayı, yapılan bir işin ardından 
kazasız belasız, sağ salim yapıldığına şükretmek için içilir.



168 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

3.2.4. Yılı

Tıpkı kırk hayrında olduğu gibi ölen kişinin ilk yıl dönümünde de yemekler 
yapılmaktadır. İlk yıl yemek yapılır. Diğer yıllarda yıl hayrını yapacak kişilerin ekonomik 
durumuna göre yemek yapılır. Yemek hazırlanmadığı durumlarda, köy meydanında 
ölen kişinin yakını tarafından lokma döktürülmekte ya da cenaze evinde ufak çaplı 
ikramlar hazırlanarak yakın akrabalar ve komşular davet edilmektedir.

Fotoğraf  22. Yemek hazırlığı yapan kadınlar

Fotoğraf  23. Yemeklerin pişirileceği ocaklar



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 169

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  24. Hayır için yemek hazırlığı yapan kadınlar

Fotoğraf  25. Yemeklerin yapımı



170 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  26. Hayır için pişirilen yemekler

Fotoğraf  27. Hayır yemeklerini dağıtan kadınlar

Fotoğraf  28. Hayır yemeklerini dağıtan kadın



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 171

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

3.2.5. Üleştirme/ Cuma Akşamı

Tahtacılarda perşembe günü kutsaldır ve her perşembe “cuma akşamı” olarak 
tanımlamaktadırlar. Perşembe günü en saygın gündür. Ölülerin yol gözlediği, yiyecek 
beklediği gündür (Yetişen, 1986: 22). Yakapınar köyünde ölen kişinin defnedildiği 
günden sonra gelen ilk perşembe günü başta olmak üzere her perşembe günü cenaze 
evinde üleştirme yapılmaktadır. Cenaze evinde ölen kişi için sevdiği tatlılar yapılır, 
mevsim meyveleri hazırlanır. Konu komşu hısım akraba da evlerinden ikramlık yaparak 
cenaze evine gelir. Gelen ikramlıklarla birlikte evde hazırlanan ikramlıklar “üleştirme 
çanağı” denilen tabaklara paylaştırılır ve tabaklar tepsilere dizilir. Tepsilerden bir 
tanesi cenaze sahibi kadın tarafından alınarak sokağa götürülür ve kadın “geliverin 
çocuklar” diye bağırır. Yoldan geçen kim varsa tabaklarda bulunan her şeyden birer 
adet alarak “Allah kabul etsin.” der. Diğer tepsilerde bulunan ikramlıklar da cenaze 
evine gelen kadınlara ikram edilir, hep birlikte yerler. Tepside bulunan her şeyden birer 
lokma da olsa tatmak şarttır. Üleştirme bittikten sonra üleştirme tabakları yıkanmaz, 
ertesi gün yıkamak için bir köşeye bırakılır. Cuma akşamları, yalnızca cenaze olduğu 
vakit değil her perşembe yapılan bir uygulamadır. Köyde cenaze olsun ya da olmasın 
her evde üleştirme tabakları hazırlanır ve sokaklarda üleştirilir. 

  Fotoğraf  29. Cuma akşamı üleştirilen yiyecekler



172 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  30. Sokakta üleştirme yapan kadın

3.3. Mezarlık Yapımı ve Mezarlık Ziyaretleri

Yakapınar köyünde mezarlar, cenazenin kırkının çıkmasının ardından yapılır. 
Kırkıncı günden sonra mezarın yapmı için bu alanda uzman kişiler ile iletişime geçilir. 
Mezarın boyutuna uygun mezar taşlarının siparişi verilir. Mezar taşları muhakkak 
yapılmakta, eski mezarlar haricinde Yakapınar’da taşsız mezar bulunmamaktadır. Bu 
nedenle de mezar taşının dikilmesi için çok uzun süre beklenilmemektedir. Kırkıncı 
gün ya da daha sonraki bir hafta içinde mezar taşı yapılır. Kaynak kişilerimizden elde 
ettiğimiz bilgilere göre daha önceki yıllarda kırkıncı gün yani kırk hayrının yapıldığı 
gün mezar taşının cenaze evine getirildiği, evin bir odasında baş köşeye koyulduğu 
ve önüne ölen kişinin kıyafetlerinin bulunduğu bohçanın açılarak ağıtlar yakıldığı 
aktarılmıştır. Buna “asbab dökme” denilmektedir. Bohçanın içinde bulunan ve 
ölen kişiye ait olan kıyafetler mezar taşlarına giydirilir, erkek ise mezar taşının baş 
kısmına yırtma, kadın ise yağlık bağlanır. Mezar taşları giydirildikten sonra ise başında 
ağıtlar yakılmakta ve mezar taşı bir gece evde böyle bekletildikten sonra ertesi gün 
mezarlığa götürülerek dikilmektedir. Ancak günümüzde mezar taşları eve gelmeden 
direkt olarak mezarlığa götürülerek dikilir. Cenaze sahipleri, mezar taşları dikildikten 



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 173

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

sonra kadın mezarı ise mezar taşının baş kısmına tülbent, erkek ise yırtma bağlar. 
Bu mezarın kadın mezarı ya da erkek mezarı olduğuna işaret etmek için yapılan bir 
uygulamadır. Ayrıca mezar taşlarının baş kısmına işlenen semboller de mezarın erkek 
ya da kadın mezarı olduğuna işaret etmektedir. Kadın mezarlarının baş taşlarında 
koşar altın ya da çiçek sembolleri işlenirken erkek mezarlarının baş taşlarına ise silah, 
kılıç, saat gibi semboller işlenir. 

Köyde mezarlık yapımına olduğu kadar mezarlık ziyaretlerine de oldukça önem 
verilir. Mezarlık ziyaretleri cenazenin defnedildiği günün ertesinden başlayarak kırk 
gün boyunca devam eder. Eğer köyde başka bir cenaze olursa o gün mezarlık ziyareti 
yapılmaz. Mezarlığı da bir yaşam alanı olarak kabul eden köylüler mezar avlularını sanki 
orada birileri yaşıyormuş gibi temiz tutar. Her perşembe günü mezarlık ziyaretlerine 
gidilir, ziyarete giderken yanlarında çiçek ya da mersin götürürler. Eğer mezar avlusu 
kirli ise süpürülür ve kireçlenir. Ayrıca her bayram arifesinde de mezarlık ziyaretleri 
ve temizlik işleri yapılmaktadır. 

Fotoğraf  31. Mezarın başında ağıt yakan kadınlar



174 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Fotoğraf  32. Mezar taşında çiçek ve koşar resmi bulunan kadın mezarları

 Fotoğraf  33. Mezar taşında saat ve şişe resmi bulunan erkek mezarları



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 175

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

Fotoğraf  34. Çiçeklerle süslenmiş mezar avlusu

Fotoğraf  35. Bir aileye ait mezar avlusu



176 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

Sonuç

Ölüm, insan hayatında en büyük belirsizliklerden biridir. Bu nedenle insanlar 
ölümün belirsizliğini kabul edilebilir hale getirmek ve ölüme karşı oluşan korku, 
endişe gibi duygularını hafifletebilmek için geçmişten günümüze birtakım ritüeller 
gerçekleştirmişlerdir. Ölümden sonra yaşamın devam edeceği, insanın yaşanılan 
dünyada değil, yaşanılacak olan dünyada hayatına devam edeceği inancı İslamiyet 
öncesi dönemlerden beri Türk kültüründe var olan bir inançtır. 

Türklerin ölüm olayına karşı inanç ve ritüelleri coğrafya, yaşam alanları ve 
etkileşime girilen kültürlere göre zamanla değişmiştir ve güncellenmiştir. Her ne 
kadar ölüm ritüellerinin uygulanış biçimleri değişmiş olsa da amaç aynı kalmıştır. 
İslamiyet öncesi Türk kültüründe ölüm bir son değil başlangıç olarak kabul edilmiş ve 
ölümden sonra yapılan ritüeller ölen kişinin ruhunun huzur bulması ve bu dünyadan 
olan göçünü kolaylaştırmak amacıyla gerçekleştirilmiştir. Bu inanç günümüzde 
Tahtacılarda da devam etmektedir. Tahtacılar; ölümü bir son olarak değil, yeni hayatın 
başlangıcı olarak kabul ederler ve ölen kişinin ruhunun başka bedenlerde yeniden 
zuhur edeceğine inanırlar. Tahtacılar için yaşanılan dünya ve yaşanılacak olan dünya 
arasında ölüm bir geçittir. Ölümün bir son değil yalnızca bir geçit olduğu inancını 
destekleyen en güzel örneklerden biri araştırma sahamız olan Yakapınar köyü 
Tahtacılarının, ölen kişiyi değerli eşyalarıyla birlikte defnetmeleridir. Bu eski Türklerde 
de olan bir uygulamadır. Eski Türklerde ölüm geleneklerine bakıldığında ölen bir 
askerin atı ile gömülmesi onun yaşayacak olduğu dünyada savaşmaya devam edeceği 
inancından kaynaklanmaktadır. Tam da bu noktada üzerinde durulması gereken 
başka bir husus Tahtacılarda ölen kişinin günlük kıyafetleri ile değil, hayatlarının 
diğer geçiş dönemlerinde kutsanan ve bu nedenle kutsal kabul edilen kıyafetleri ile 
gömülmesidir. Yakapınar köyünde ölen kişi defnedilmeye hazırladıktan sonra kadına 
değresi, erkeğe özne kıyafeti giydirilir. Kadın için değresi kutsaldır çünkü değre 
kadına evliliğin ertesi günü kutsal kabul edilen kişiler tarafından kutsanarak giydirilir, 
özne de yine kutsal bir zamanda ve kutsal kabul edilen kişiler tarafından kutsanarak 
erkeğe giydirilen kıyafettir. Geçmişte erkeklerin ve kadınların cemlere değre ve özne 
kıyafetleri ile girdiği bilinmektedir ancak özne ritüeli günümüzde yapılamamaktadır 
ve bu nedenle günümüzde kadınlar değreleri ile erkekler ise cemlere nasıl giyinip 
gidiyorsa yine o şekilde giydirilerek defnedilir. Tahtacılarda eski Türklerdeki ölüm 
etrafında oluşan inanç ve ritüellere başka bir örnek de mezarının yapımında karşımıza 
çıkmaktadır. Eski Türklerde ölen kişi için hazırlanan ve “kurgan” adı verilen 



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 177

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

mezarlara lahitlerle gömüldükleri araştırmacılar tarafından bilinmektedir. Yakapınar 
köyünde de ölen kişi ile birlikte defnedilmek üzere yörede “sal” olarak bilinen tabut 
ile içine cenaze günü kadınların hazırladığı yatak ve yastık koyularak defnedilir. Kırk 
gün geçip mezarı yapıldığında ise tıpkı eski Türklerin kurganlarında rastlanıldığı gibi 
mezar taşının üstüne onun cinsiyetini, mesleğini ifade eden semboller çizilir. Tahtacı 
mezarları üzerine yapılan araştırmalar da bu durumu desteklemektedir ayrıca daha 
eski mezar taşlarına bakıldığında bu mezarlarda Tahtacılar için kutsal kabul edilen 
kazayağı sembolleri de görülmektedir. 

Eski Türk geleneklerinde cenaze defnedildikten sonra onun ruhu için atlar 
ve koyunlar kurban edilerek cenaze evinde yemek verildiği yapılan araştırmalar 
tarafından ortaya konulmuştur. Yakapınar köyü Tahtacılarında da günümüzde cenaze 
defnedildikten sonra cenaze evinde yemek verilmekte özellikle ölen kişi musahipli ise 
kişinin bu dünya ile diğer dünya arasındaki yolculuğunda ona rehberlik etmesi amacıyla 
Cebrail kurban edilmektedir. Bunun yanı sıra ölen kişinin ardından yas tutulması 
da günümüzde hala devam eden bir uygulamadır. Bu uygulamanın amacı ölüm 
dolayısıyla duyulan derin üzüntü ve acıyı belli etmektir. Eski Türklerin ölüm ritüelleri 
hakkında yapılan araştırmalarda bireylerin yaslı olduklarını belli etmek amacıyla 
çadırlarının uçlarına siyah bayrak astığı, boyunlarına siyah kumaşlar bağladıkları 
belirtilir. Araştırma sahamızda da bu duruma benzer bir şekilde bireylerin yaslı 
olduğunu belli etmek için genellikle siyah ya da koyu renkli kıyafetler tercih edildiği 
gözlemlenmiştir. Eski Türklerde yasın cenaze sahiplerinin yanı sıra oba tarafından da 
tutulduğu araştırmacılar tarafından ifade edilir. Yakapınar köyünde de durum aynıdır. 
Köyde bir ölüm olduğu zaman hemen cenaze evine gidilir ve cenaze sahiplerinin acısı 
paylaşılır. Bunun yanı sıra günümüzde yapılmasa dahi geçmişte köyde bir ölüm olduğu 
vakit müzik dinlenmediği, belirli bir süre televizyon izlenmediği ve evlerde bulunan 
aynaların üstünün örtüldüğü kaynak kişilerimiz tarafından aktarılmıştır. Burada ölüm 
olayının bireysel bir olay olmadığını, toplumsal bir olay olarak görüldüğünü belirtmek 
doğru olacaktır.

Eski Türk geleneklerinde ölüm anlayışı ve ölüm etrafında oluşan ritüeller zaman 
ve coğrafyaya göre değişikliğe uğramıştır. Tahtacılarda ölüm etrafında oluşan inanç ve 
ritüeller eski Türk geleneğinde ölüm inancı ve ölüm etrafında gerçekleştirilen ritüellerle 
benzerlik göstermektedir. Yakapınar köyünde ölüm etrafında oluşan inanç ve ritüeller 
günümüzde de devam etmektedir. Ancak son yıllarda köyün göç alması ve yine göç 
vermesi, göç başta olmak üzere evlilik ve akrabalık bağları vasıtasıyla farklı kültürlerle 



178 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

etkileşime geçilmesi ölüm çevresinde gerçekleştirilen ritüellerden birtakım değişikleri 
de beraberinde getirmiştir. Bu durumun başlıca örneği; cenazelerin inanç sistemi 
kurallarına göre ve dedeler tarafından değil camilerde görev yapan hocalar tarafından 
defnedilmeye başlamasıdır. Kaynak kişilerle yapılan görüşmelerde defin işlemini 
gerçekleştirecek kişinin cenaze sahiplerinin tercihine göre yapıldığı belirtilmiştir. 
Cenaze sahipleri eğer ölen kişinin dede tarafından defnedilmesini isterse yörede 
Yanyatır ocağına bağlı dedelerin olmamasından dolayı çevre illerdeki cemevlerinde 
görev yapmakta olan dedeler tarafından defnedildiği tespit edilmiştir. Bunun yanı 
sıra günümüzde cenazelerin Sünni geleneklere göre defnetme isteğinin arttığı, yapılan 
uygulamaları zaman zaman “gereksiz” olarak nitelendiren bireylerin olduğu kaynak 
kişilerimizden edindiğimiz bilgiler arasındadır. Geçmişte yapılan ancak günümüzde 
yapılmayan ritüellerden bir diğeri ise cenazenin sabahlamasıdır. Geçmişte evlerde 
cenaze başında delil hizmeti ile sazandarlar tarafından ağıtlar yakıldığı bilinse de 
araştırma sürecinde Yakapınar köyünde bu uygulamaya rastlanılmamış, kaynak kişilere 
nedeni sorulduğunda bu uygulamanın artık devam etmediğini cenazelerin morglara 
götürüldüğü ve yıkama işleminin de artık gasilhanelerde yapıldığı belirtilmiştir. 

Sonuç olarak; bu inanç ve ritüellerin uygulanış biçimleri değişkenlik gösterse de 
uygulama amaçları değişmemiştir. Yakapınar köyünde yaşayan Tahtacılarda ölüm öze 
dönüşün bir temsili olmakla birlikte, ölüm anında ve ölümden sonra yapılan ritüellerin 
tamamında amaç ölen kişinin yaşadığı bu dünyadan yaşamını devam ettireceğine 
inanılan “öte dünyaya” yaptığı yolculuğu kolaylaştırmak ve cenaze sahiplerinin ölüm 
nedeniyle duyduğu derin acıyı, üzüntüyü hafifletmektir.



Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi / 2025 / 32 179

Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde Ölüm ile İlgili İnanış ve Ritüeller

AÇA, Mustafa vd. (2019). Halk Bilimi El Kitabı, Ankara: Nobel Akademik 
Yayıncılık.
AKIN, Bülent (2018). “Alevi Cem Ritüellerinin Sınıflandırılması Sorunu ve Yeni 
Bir Sınıflandırma Önerisi” 9. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi.
AKIN, Bülent (2020). Mitten Tasavvufa Aleviliğin Sır Dili Kırklar. İstanbul: Kitabevi 
Yayınları.
AKIN, Bülent (2020). Kızılbaş Oğuzlar ve Şah İsmail’in Anayurdu Diyarbakır. 
İstanbul: Kitabevi Yayınları.
ARTUN, Erman (2011). Türk Halkbilimi. Adana: Karahan Kitabevi.
AYDINLIOĞLU, Sultan Yıldız (2024). Yakapınar Köyü Tahtacı Alevilerinde İnanış 
ve Uygulamalar. İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk 
Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi.
BOZKURT, Fuat (2018). Buyruk- İmam Cafer-i Sadık Buyruğu. İstanbul: Salon 
Yayınları.
BORATAV, Pertev Naili (1984). 100 Soruda Türk Folkloru. İstanbul: Gerçek 
Yayınevi.
BİÇEN, Hüseyin Yüksel (2005). İnanışları ve Gelenekleriyle Tahtacılar. Ankara: Tek 
Ağaç Yayınevi Kültür.
BİÇİCİ, Hür Kamil ve ÇETİN, Nejat (2016). “Cep Saati Motifli Yakapınar Köyü 
Mezar Taşları”. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. (79). 143-170.
ÇIBLAK COŞKUN, Nilgün (2005). Mersin Tahtacıları. Ankara: Ürün Yayınları.
ÇOBANOĞLU, Özkul (2005). Halk Bilimi Kuramları ve Araştırma Yöntemleri 
Tarihine Giriş. Ankara: Akçağ Yayınları.
ÇORUHLU, Yaşar (2004). “Türklerde Ölüm”. Cogito. (40). 244- 261.
DUMAN, Ahu Zeynep (2019). Aydın Yılmazköy Yöresi Tahtacılarında Geçiş 
Dönemleri. Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı 
Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi.
ELIADE, Mircae (1999). Şamanizm. Ankara: İmge Kitabevi.
ENGİN, İsmail (1998). Tahtacılar-Tahtacı Kimliğine ve Demografisine Giriş. İstanbul: 
Ant Yayınları.
ERSAL, Mehmet (2016). Alevilik- Kavramlar ve Ocak Sistemi- Çubuk Havzası 
Örneği. Ankara: Gazi Üniversitesi Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 
Merkezi Yayınları.
ERSAL, Mehmet (2019). Alevi Cem Zâkirliği. Ankara: Barış Kitap.
ERÖZ, Mehmet (1977). Türkiye’de Alevilik Bektaşilik. İstanbul: Otağ Yayınevi.
ONAY, İbrahim (2013). “İslamiyet’ten Önce Türklerde, Cenaze ve Defin 
İşlemlerinde Uygulanan Gelenekler ve Bunların Amaçları”. International Journal 
of  Social Science. (3). 479- 490.
ÖRNEK, Sedat Veyis (2016). Halk Bilimi. Ankara: Bilgesu Yayıncılık.
SAYIN ASKAN, Şenay (2022). “Türk Kültüründe Ölüm Olaysu ve Ölüm 
sonrası Ritüeller” Motif  Akademi Halk Bilimi Dergisi. 15 (37). 179- 196.
SELÇUK, Ali (2008). Ağaçeri Türkmenleri Tahtacılar. İstanbul: IQ Kültür Sanat 
Yayıncılık.

K
AY

N
AK

ÇA



180 Forschungszeitschrift über das Alevitentum und das Bektaschitentum / 2025 / 32

Sultan Yıldız AYDINLIOĞLU

YETİŞEN, Rıza (1986). Tahtacı Aşiretleri. İzmir: Memleket Gazetecilik ve Matbaacılık.
YÖRÜKAN, Yusuf  Ziya (1998). Anadolu’da Aleviler ve Tahtacılar. Turhan Yörükan (Haz.). İstanbul: 
T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları.
YILDIZ, Harun (2007).“Alevi Geleneğinde Ölüm ve Ölüm Sonrası Tören ve Ritüeller” Türk 
Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. (42). 93-112.

KAYNAK KİŞİLER
KK 1: E.Ö (1967), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 2: S.A (1961), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 3: D.Y (1948), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 4: H.T (1941), Yakapınar köyü, İlkokul, Emekli.
KK 5: G.Ç (1971), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 6: Z.S.B (1976), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 7: İ.G (1967), Yakapınar köyü, Yüksekokul, Emekli.
KK 8: C.B (1967), Yakapınar köyü, İlkokul, Emekli.
KK 9: Y.G (1971), Yakapınar köyü, Lise, Ev Hanımı.
KK 10: Ö.Ö (1958), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 11: Z.K (1976), Yakapınar köyü, Lise, Ev Hanımı.
KK 12: F.U (1948), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 13: A.T (1941), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 14: A.T (1955), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 15: M.B (1955), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 16: S.G (1941), Yakapınar köyü, İlkokul, Emekli.
KK 17: N.Ö (1971), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 18: B.İ (1977), Yakapınar köyü, Lise, Ev Hanımı.
KK 19: G.B (1980), Yakapınar köyü, Lise, Ev Hanımı.
KK 20: M.K (1990), Yakapınar köyü, Lise, Ev Hanımı.
KK 21: Ç.N.Ç (2000), Yakapınar köyü, Üniversite, Aşçı.
KK 22: G.P (1999), Yakapınar köyü, Üniversite, Ekonomist.
KK 23: D.Ç (2000), Yakapınar köyü, Üniversite, Turizmci.
KK 24: O.T (2001), Yakapınar köyü, Lise, İşçi.
KK 25: Ş.C (2000), Yakapınar köyü, Üniversite, Gıda Mühendisi.
KK 26: E.M (1998), Yakapınar köyü, Üniversite, Şehir Planlamacısı.
KK 27: A.G (1998), Yakapınar köyü, Üniversite, Yazılım Teknikeri.
KK 28: H.Ö (1983), Yakapınar köyü, Lise, Şoför.
KK 29: A.B (1948), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.
KK 30: E.A.Ö (1969), Yakapınar köyü, İlkokul, Emekli.
KK 31: S.Ç (2000), Yakapınar köyü, Üniversite, İşçi.
KK 32: İ.G (1948), Yakapınar köyü, İlkokul, Emekli.
KK 33: A.G (1950), Yakapınar köyü, İlkokul, Ev Hanımı.


